Art & extériorité féconde
Joseph Sudek

Sil y a un sens du réel,

et personne ne doutera qu’il ait son droit a l'existence,
2 doit bien y avoir quelgue chose

que 'on pourrait appeler

le sens du possible.

Robert Musil®?

Qu’est-ce que Pextériorité pour l'art ? Une coupure,
une séparation introduisant un rapport distant entre un
sujet et son objet — entre l'art et le monde, et/ou une
condition de possibilit¢é dun «agir» de lart dans le
monde ? La question de la relation art/extériorité va étre
pensée a partir de l'idée d’une extériorité qui serait un
fondement, une structure de I’étre méme de Part. Mais,
pourquoi ce déplacement serait-il éclairant, a la fois pour
Part et pour lextériorité ? En quoi Thypothése selon
laquelle Vextériorité-acte serait un caractére d’étre de Dart
pourrait-elle aider a mieux comprendre le rapport que ce
dernier entretient avec le monde? Ces questions sont
d’autant plus importantes qu’a travers la dimension

59 Robert Musil, I homme sans qualité, [1930], Paris, Editions du Seuil, trad.
Philippe Jaccottet, 2004, p. 40.

73



productive et féconde du couple art/extériorité ce qui est
en jeu touche a la dimension existentielle de 'art, d’un art a
la fois 2 la fenétre du monde, au monde et dans le monde.

Extériorité & affleurement : ’art a la fenétre du monde

La posture de l'artiste a la fenétre du monde trouve
en Joseph Sudek, un exemple qui pourrait éclairer tout
particuliérement la relation art/extériorité. En 1939, dans la
ville assiégée de Prague, le photographe tchéque trouve
refuge dans son atelier dont la fenétre donne sur un
modeste jardin. Cest dans ce contexte quil décide de
photographier cette fenétre et tout particulierement la vitre.
Les images qui en ressortent, si elles laissent apparaitre
quelques éléments du dehors, entre flou et clair-obscur (le
jardin, le mur extérieur de séparation et les fragments
d’immeubles de la ville), sont destinées a faire apparaitre ce
qui advient a la surface de la vitre : écoulement d’eau de
pluie, formation de condensation, apparition de traces, etc.
Par-dela 'approche de Vladimir Birgus, qui fait de la fenétre
de Sudek « une métaphore de la fronticre entre les mondes
intérieur et extérieur® », lintérét de ces images est de
pouvoir interroger I'idée de fenétre en ce qu’elle révele de
Pextériorité. Mais, en quoi cette derniere serait-elle une
structure fondamentale de I’art ?

Indécidabilité & indéterminabilité

Penser la fenétre releve de ce que Gérard Wajcman
appelle son «indécidabilitéé! ». Elle met en place un
ensemble de relations disjonctives, entre ouverture (la
trouée dans le mur) et fermeture (la vitre se ferme), proche
et lointain, familier et étranger, enfin, entre intériorité et
extériorité, qui lui permet d’échapper a toutes les tentatives

60 Vladimir Birgus, « Joseph Sudek dans le contexte de la photographie
tcheque », in Joseph Sudek. 1e monde a ma fenétre, Ann Thomas, Vladimir
Birgus et Ian Jeffrey, Milan, 5 Continents Editions, 2016, p. 21.

ot Gérard Wajcman, Fenétre. Chroniques du regard et de lintime, Patis,
Verdier, Coll. Philia, 2004, p. 30.

74



de fixation. Elle demeure toujours autre que ce qu’elle
semble étre: c’est son mystere, son extériorité. Dans les
photographies de Sudek, I’ « indécidabilité » s’exprime dans
ce qu'elles montrent a la fois sur et a travers la vitre, entre
transparence et opacité, ombre et lumieére.

Par extension, cette « indécidabilité » de la fenétre
constitue également son « indéterminabilité®2 » qui, dans la
pensée de Francois Jullien, est le lieu de I’ « évasif®3 », C’est-
a-dire du non «assignable®* »: «Iévasif est le non-
cantonable, qui, de ce fait, est en capacité de ne pas se
laisser borner, mais demeure en expansion® ». Suivant cette
logique, I'idée de fenétre renvoie a celle d'un mouvement
au-dela des frontiéres, d’'un débordement incessant de la
limite, et donc d’un perpétuel «hors de» qui implique
I'impossibilité de toute assignation. Ainsi, si 'art est a la
fenétre du monde, penser la fenétre, notamment a partir
des tensions qui I'animent, place 'extériorité au cceur de
Part. Dans ce flux et ce va-et-vient permanent entre des
termes contradictoires elle expose l'art a 'innommable des
choses, des faits et des étres, car rien n’est saisissable. Elle
Penrichit d’une pensée du « hors de » qui oblige Iartiste a
faire sienne la formule que Montaigne écrit dans Les essais :
« je ne peins pas I'étre, je peins le passage®® ».

Afflenrement & senil

Mais, dans la logique de lindéterminabilité qui
caractérise lidée de fenétre, il est également possible
d’interroger les images de Sudek a partir du couple
présence/absence. Ce faisant, ce qui se jouerait, a travers la
fragilité de chaque goutte d’eau et la légereté des surfaces
embuées qui structurent les images de fenétre de Sudek,
pourrait étre laccueil d’un ailleurs dont Ilinvisibilité
permettrait d’échapper a la perception totalisante —

2 Francois Jullien, De /étre an vivre. Lexique enro-chinois de la pensée, Patis,
Gallimard, 2015, p. 149.

3 Tbid., p. 147.

64 Idem.

65 Idem.

66 Montaigne, Les essais, Paris, Gallimard, Coll. Quarto, 2009, p. 974.

75



affleurement d’'un monde. Affleurement dont le caractére
indéterminable forme a la fois sa fragilit¢ et sa force:
fragilité, car tout se passe «a fleur de vitre » entre ce qui
apparait et ce qui est immergé — en retrait; et force de
laffleurement du fait de 'impossibilité de ’embrasser dans
sa totalité. Dans cette tension entre visible et invisible,
I’ « évasif » annonce alors une fécondité, car comme
Pavance Frangois Jullien «ce quil a de ténu dans son
affleurement le préserve dans son fond ou sa réserve® ».
C’est pourquoi, dans sa relation au monde, lart est
irrémédiablement confronté a un reste (idée selon laquelle
quelque chose, toujours, lui échappe), qui est une ressource
a venir. Alors, le couple art/extériorité s’ouvre aux
potentialités et aux possibles — a la fécondité du virtuel.
C’est en ce sens que lidée de «seuil » pourrait
interroger l'art, et tout particulicrement a partir de la
définition que Bernard Salignon en donne: le seuil «ne
cesse pas d’ouvrir vers I'infini du possible®® ». En effet, dans
I’hypothese ou art serait a la fenétre du monde, il pourrait
s’entendre comme étant au seuil du monde, c’est-a-dire
projeté au-dessus d’un abime de ressources et de
possibilités, a endroit méme de leur affleurement. C’est ce
qui permet d’avancer que lextériorité, « extériorité
inépuisable, infinie® » comme I’écrit Levinas, définirait la
manicre d’étre de P'art au monde. Mais en quoi Part serait-il
«au» monde ? Cet « étre-au », Heidegger I’a caractérisé par
la préoccupation’, c’est-a-dire par une manicre d’exister au
monde ou d’habiter le monde. A partir de cette conception
il est possible de définir «I’étre-au» de I'art, tout d’abord
négativement, car il ne serait pas en rapport avec une
extériorité distante, en l'occurrence le monde, vis-a-vis

7 Francois Jullien, De /étre an vivre. Lexique euro-chinois de la pensée, op.cit.,
p. 149.

8 Bernard Salignon, Frontiéres du réel oir l'espace espace, Paris, 1”Harmattan,
Coll. Eidos, série RETINA, 2015, p. 94.

% Emmanuel Levinas, Tofalité et infini. Essai sur lextériorité, [1971], Paris,
Le Livre de Poche, 2012, p. 330.

70 Martin Heidegger, Etre et tem 5, [1927], Paris, Gallimard, trad. Francois
Vezin, 2012, p. 90.

76



duquel il entretiendrait un rapport de contemplation. Au
contraire, l'art serait au monde sous la modalité de
Pextériorité, cC’est-a-dire a son seuil, dans laccueil de
I'infinité des possibles. L’artiste, pour sa part, habiterait le
monde et, ce faisant, il incarnerait la figure de 'homme
nouveau, celui dont Musil avance, dans L homme sans qualité,
qu’il éveille des possibilités nouvelles, et qu’il est doté du
« sens du possible”™ ». Si P'art est au seuil du monde, dans un
rapport d’extériorité avec lui, et dans ce que ce rapport
recele d’infini, alors I'art peut faire monde. C’est-a-dire que,
pour lartiste, le monde avec lequel il a « a faire » pourrait
étre, comme ’écrit Musil, « aussi bien’ » tout autre.

Cest ce que Sudek met en ceuvre en
photographiant la fenétre de son atelier et en jouant une
relation contradictoire entre présence et absence. Le monde
est absent, car Sudek n’y a pas acces : au moment ou il fait
des photographies, il est retranché dans son atelier et,
durant tout ce temps, il est coupé du monde. Et pourtant,
le monde est la, a travers chaque goutte d’eau, dans toute la
surface embuée de la vitre, dans la pénombre et la noirceur
qui envahissent ses images, car ces éléments sont affectés
par le monde. Et ils le sont, car Partiste est affecté, au sens
heideggérien du terme, c’est-a-dire concerné, par le monde.
C’est pourquoi, en photographiant la fenétre de son atelier,
Sudek fait tout autre chose qu’une image de fenétre : il fait
de Plart une expérience existentielle qui interroge a la fois
Plartiste lui-méme et le monde.

Néanmoins, n’y a-t-il pas un risque que lart opére
une réification des potentialités inhérentes a cette pensée
du seuil ? Prenant 'exemple de la photographie, Salignon
avance que « le seuil est imprenable” ». Pour ce philosophe,
le mouvement produit par le seuil fait obstacle a toute
photographie ; c’est ce dernier que «limage vient
pétrifier’* ». Mais, dans I’hypothese ou lart entretiendrait
une relation avec une extériorité donnée n’est-il pas possible

" Robert Musil, L homme sans qualité, op. cit., p. 40.

72 Idem.

73 Bernard Salignon, Frontiéres du réel oi Lespace espace, op. cit., p. 93.
74 Idem.

77



qu’il puisse pareillement figer les possibilités de extériorité,
la transformer, non pas en pierre, mais en objet a trois
dimensions ?  Dans  cette  hypothése, Tart serait
irrémédiablement fermé au monde des possibles. Alors, a la
suite de I'idée dun seuil productif, telle qu’avancée par
Salignon, il convient de questionner lart a travers celle
d’extériorité productive.

Extériorité & avénement : ’art dans le monde

SiTart est a la fenétre du monde, extériorité qui le
constitue et qui le place au seuil d’une infinité de possibles
lui permet-elle de produire quelque chose ? L’extériorité,
pour étre productive ne nécessiterait-elle pas un art non pas
a la fenétre du monde, mais dans le monde et agissant au
sein de ce dernier ? Se pose alors, pour I’art, la question des
conditions de possibilité d’une extériorité féconde.

Avec la littérature, Kafka ouvre la voie. Pour
Pécrivain, il convient de faire un « bond, hors des rangs des
meurtriers’ ». L’art qui jusqu'a présent était a la fenétre du
monde doit faire le grand saut et Partiste, par cet acte, quitte
une place, il opere ce que Deleuze appelait une
« déterritorialisation” ». A travers ce saut, ce qui est en jeu
est peut-étre le fait de pouvoir échapper a un enchainement
de soi — a une aliénation : c’est rompre les chaines qui
maintiennent chaque homme dans la caverne, tel que
Platon en fait lallégorie dans La Républigue””. Acte
libérateur donc, mais aussi, avec René Char, acte
affirmateur, celui de l'artiste qui revendique son « étrangeté
légitime™ », c’est-a-dire sa singularité. Alors, Dartiste se

75 Franz Kafka, Journal, [1953], trad. Marthe Robert, Paris, Librairie
Générale Frangaise, 2016, p. 540.

76 Gilles Deleuze, Félix Guattari, I..Anti-(Edipe, Paris, Les Editions de
Minuit, 1972, p. 162.

77 Platon, La République, Paris, Gallimard, Bibliotheque de la Pléiade,
2011, p. 1102.

78 René Char, Seuls demenrent, [1945], Paris, Gallimard, Bibliotheque de la
Pléiade, 1983, p. 160.

78



sépare des « meurtriers » ou de tous ceux qui décident de ne
pas ouvrir les yeux a la fois sur leur condition et sur le
monde.

Mais, en quoi photographier la vitre de son atelier
refuge pourrait-il étre interprété comme une photographie
en acte ? La question est importante, elle souleve des enjeux
qui relevent de Iart dans son ensemble, car, a I'image de
«l'acte-observation » avancé par Kafka, I'art comme acte
permettrait d’accéder a la liberté :

Acte-observation, parce qu’une observation d’une espece
plus haute est créée, plus haute, mais non plus aigué, et
plus elle s’éleve, plus elle devient inaccessible au « rang »,
plus elle est indépendante, plus elle obéit aux lois propres
de son mouvement, plus son chemin est imprévisible et
joyeux, puis il monte.”

L’art a donc P'obligation de s’élever, de se libérer du
monde et c’est a partir de I'art que le saut est envisageable,
que la liberté peut étre conquise. Cependant, avec la
posture de Sudek, n’y a-t-il pas une contradiction entre,
d’'un coté, 'idée d’acte, d’action et, d’'un autre coté, celle
d’empéchement, qui est relative a la fenétre ?

Pour Riceeur, l'acte de volonté se caractérise par
une relation entre I'involontaire et le volontaire et par le fait
que l'involontaire constituerait la condition de possibilité du
volontaire. L’acte de volonté est constitué de trois
moments : décider, agir et consentir: «dire: «Je veux»
signifie 1° je décide, 2° je meus mon corps, 3° je
consens®’ ». Chaque moment de lacte de volonté se
caractérise par Démergence ou [laffleurement de
I'involontaire. Décider, par exemple, ne peut se concevoir
sans mobile ou raison d’agir, sans dépendance vis-a-vis de
ce qui en constitue la motivation. L’agir, pour sa part, est
influencé par les habitudes acquises dont il est difficile de se
débarrasser. Consentir, enfin, c’est, selon la formule de

7 Franz Kafka, Journal, op. cit., p. 540.
80 Paul Ricceur, Philosophie de la volonté. 1. Le volontaire et [lnvolontaire,
[1950], Paris, Editions Points, 2009, p. 23.

79



Ricceur, «une active adoption de la nécessitéd! ». Le
consentement est alors un acte volontaire face a: (i), la
nécessité du caractere, c’est-a-dire « ma nature, dans ce
quelle a de plus stable par-dela le changement des
humeurs, les rythmes du corps et de la penséef?», (ii),
I'inconscient, entendu comme « ma nature en tant qu’elle se
dissimule a la conscience?? » et, (iii), la vie, qui est a la base
de toutes les nécessités. 1l ne semble donc pas y avoir de
contradiction entre 'idée d’empéchement et celle d’action.
Ainsi, a partit du consentement qui implique de « faire
avec » lextériorité de linvolontaire, Iextériorité pourrait
étre féconde.

Dans le travail de Sudek, le consentement ne
consiste-t-il pas, pour lartiste, a s’accorder avec sa chair
meurtrie, la perte de son bras lors de la Premi¢re Guerre
mondiale, faire avec la fureur du monde et s’accommoder
de I'absence de lumicre lors du couvre-feu imposé en 1939
a la ville de Prague, etc. ? L’hypothése avancée est que les
photographies de fenétre de Sudek pourraient se penser
comme un acte de consentement a travers une tentative de
Partiste de se confronter a la nécessité. Pour Sudek,
consentir a cette nécessité reviendrait a lui faire face et a
Iembrasser — a I'adopter : « consentir [écrit Ricceur] c’est
prendre sur soi, assumer, faire sien® ». Les photographies
de Sudek pourraient alors étre qualifiées de photographies-
acte dans le sens ou le consentement, dont elles seraient
Pexpression, consisterait en un agir. Sudek ne
photographierait pas Pobjet fenétre en tant que tel. Sa
photographie-acte serait issue d’un rapport a une exzériorité
productive. La fixité et la répétition du point de vue, voire des
arriere-plans comme celui de larbre, la focalisation sur la
surface de la vitre, lieu d’un affleurement, ainsi que la
dimension temporelle de la série, donnent 'impression d’un
face-a-face ou d’une confrontation qui pourrait traduire un
acte de consentement de Sudek devant la nécessité de sa

81 Ibid,, p. 431.
82 [bid., p. 46.
83 Ibid., p. 469.
84 Ibid,, p. 431.

80



vie. C’est dans le « faire avec » du consentement que l'art
pourrait rentrer en acte et que extériorité ferait advenir un
nouveau monde.

Alors, a la question posée par Ricceur dans La
philosophie de la volonté — « Et tol, que fais-tu 285 » (pour étre
plus exact, c’est le monde qui ameéne a cette interrogation) —
il est tentant de répondre, a la place de Sudek et dans les
pas de Kafka, non pas «il regardait par la fenétres¢ », mais
«il photographiait sa fenétre». De ce fait, si cette
photographie-acte se fonde sur un choix libre de consentir
a la nécessité de Iextériorité, alors 'enjeu qui ressort de la
relation que Dlart entretient avec le monde, serait
Pavénement d’une subjectivité. Par voie de conséquence,
Part serait en capacité de faire bouger les frontieres des
représentations en place, qu’elles soient médiatiques ou
politiques.

Mais, une précision doit étre apportée, car, comme
Pavance Ricceur, 'acte de consentir a la nécessité de
Pextériorité ne permet pas de changer le monde en soi : « en
voulant le pur fait, je le change pour moi a défaut de le
changer en s0i%7 » , et le philosophe poursuit : « ce monde
qui me situe et m’engendre selon la chair, je le change ; par
le choix, jinaugure de 'étre en moi et hors de moi®® ». C’est
donc le rapport personnel que lartiste entretient avec le
monde qui lui permet de le voir différemment. C’est parce
quil décide de «faire avec», de Taccueillir, quil se
transforme — pour lui. C’est pourquoi l'artiste se déplace,
porte un autre regard sur le monde et en propose, a travers
son ceuvre, une nouvelle configuration. L’extériorité serait
alors féconde d’un sens.

N’est-ce ce pas ce qui se joue dans les
photographies de Sudek ? A travers I’ensemble des rapports
qui les constitue — entre obscurité et lumiére, montré et
caché, ouvert et fermé, proche et lointain, intérieur et
extérieur —, elles ouvrent un espace ou chaque terme, vis-a-

85 Tbid., p. 182.

86 Franz Kafka, Journal, op. cit., p. 34

87 Paul Ricceur, Philosophie de la volonteé, op. cit., p. 431.
88 [bid., pp. 601-602.

81



vis de Dlautre, serait en posture d’accueil; ces
photographies, non pas en tant quiimages de quelque
chose, mais comme figures de I'indéterminée et de I'entre,
feraient advenir un sens.

L’extériorité, en ouvrant un écart dialectique avec le
monde est alors une condition de possibilité de la fécondité
de Part, de la production d’un sens et de 'avénement d’une
subjectivité, celle de Dlartiste. En exposant lart a
I’hétérogene, Pextériorité en fait son mystere et lui permet
de se confronter a une expérience « vive » de 'existence :
«vive$? » au sens ricceurien, cC’est-a-dire de l'ordre d’une
résistance.

Gilles Picarel

89 Paul Ricceur, Temps et récit. 1. L'intrigue et le récit historigue, [1983], Paris,
Seuil, Coll. Points, 2006, p. 9.

82



