Gilles Picarel
La poursuite de ’extériorité

Texte présenté au Colloque Interprétation & extériorité,
le 5 avril 2019, a ’'Université de Malte,
sous la direction de F. Soulages & T. Tremblay.

Pour citer Particle /

Gilles Picarel, « La poursuite de 'extériorité », in
Interprétation & extériorité, F. Soulages & T. Tremblay
(codit.), Paris, ’Harmattan, coll. Eidos, 2019.



La poursuite de Pextériorité

Ce que je voulais photographier,

ce désir qui se déclenchait trés rarement cheg moi,
c’était toujours prés de la mort.

Hervé Guibert

La littérature et la photographie semblent étre en
proie a Pextériorité, c’est ’hypothese ici formée a partir du
veeu formulé par Hervé Guibert a leur égard :

Je réve (quede—texte—dise Fimpossibleteslimitesdeda
photoret-quedaphotorepoussedestimitesdutexte) que

la photographie semble un méme travail manuel que la
calligraphie. Je réve que les photographes se mettent a
écrire et que les écrivains prennent des photos, quil n’y
ait plus d’intimidation des uns aux autres, que chaque
activité soit 'indicible, 'innommable, de—+Fautre autant
que Pextension, la désatrophie de Iautre.!

Dans cette perspective, si Décriture se confronte a
I'inexprimable et que les mots s’ouvrent a une modestie,
confrontés qu’ils sont dans leur corps a corps avec
I'indescriptible, alors I’écriture questionne la photographie
dans la relation que cette derniére entretient avec son objet
ou son sujet extérieur. Et la photographie, de son coté,
irradie Iécriture de par l'insaisissabilité qui en constitue ses
failles. Oui, il est question de limites : dans leur rapport qui
se caractérise, selon Guibert, par le déploiement qu’elles
operent 'une sur lautre, 'une envers lautre, littérature et
photographie effleurent et caressent les frontiéres des
possibles, lorsque les mots et les images sont dépassés par
leur objet qui les transcende, lorsque lextériorité les
confronte a I'abime. 1l en va de Pextension écrit Guibert,

peut-étre aussi de 'expansion, en tout cas de Pex, c’est-a-dire

1 ¢ Hervé Guibert, texte inédit publié avec les passages barrés par
Pauteur, cité par Fréderique Poinat, L'wuvre siamoise : Hervé guibert et
Lexcpérience photographigue, Paris, 1.’ Harmattan, 2008.



du hors de et non pas d’un repli sur soi qui serait signe
d’atrophie. Mais si les écrivains se mettaient a prendre des
photos et les photographes a écrire en quoi ces pratiques
conjuguées nous  éclaireraient-elles  davantage  sur
Pextériorité ? Car est-il possible de poser la question de
Pextériorité sans l'assigner a un territoire délimité — sans
appauvrir cette idée ? Est-il possible de situer extériorité, de
la définir, alors quelle déborde continuellement toute
définition et qu’elle s’extrait de toute tentative visant a s’en
emparer ? A moins que ce ne soit 'extériorité qui nous révele
littérature et photographie a travers leur tentative, leur
mouvement, leur poursuite de 'extériorité.

Et dans le méme temps, il y aussi chez Guibert un
geste littéraire et photographique qui est de lordre du
toucher, comme celui que le calligraphe effectue en tracant,
avec son pinceau, des lettres sur une feuille de papier.
«Toucher» qui n’est pas sans poser probleme lorsque
littérature et photographie restent dans le sillage de
Pextériorité. Qu’en est-il de ce toucher littéraire et
photographique » Alors, avec Hervé Guibert, une dialectique
se forme entre la distance et la proximité, le proche et le
lointain, I'intime et I’étranger enfin entre 'amour et la peur
de la trahison de Tautre, et c’est dans ces relations
disjonctives que le désir de photographier ou d’écrire se
forme. Dans cet instant ou Iextériorité de l'autre entre en
dialogue avec le désir du photographe/éctivain, en quoi le
rapport littérature et photographie permettrait-il une
« éclaircie? » face a Pextériorité, une révélation plutot quune
négation ? La recherche partira du livre d’Hervé Guibert, e
senl visage, qui regroupe d’une part, un texte introductif et,
dautre  part, des  photographies  prises  par
I’écrivain/photographe entre 1977 et 1984, photographies
qui ont fait I'objet d’une exposition a la Galerie Agathe
Gaillard, a Paris, du 26 septembre au 3 novembre 1984.
L’intérét de cet ouvrage est comme le souligne Jean-Pierre
Boulet et Arnaud Génons dans leur livte Hervé Guibert,
Lécriture photographique on le miroir de soi > est qu’il tient plus du
roman que du livre photo. D’une part, car a I’époque, le
format des Editions de Minuit ne correspondait pas a celui
d’un catalogue d’exposition, mais plus a celui d’'un roman et,
d’autre part, du fait que la quatrieme de couverture soit sans
équivoque quant a la nature du livre :

Un livre avec des figures et des lieux, n’est-ce pas un
roman ? Ses épisodes ont été déposés dans des livres

2 Cf. Argumentaire du 4¢me Colloque international sur Iextériorité,
Littérature, Arts visuels & exctériorité.

3 Jean-Pierre Boulet, Arnaud Génons, Hervé Guibert, Iécriture photographique
o le miroir de soi. Lyon, Presses universitaires de Lyon, 2015, p. 119.



précédents. Les personnages, qui n’étaient désignés que
par des initiales, se présentent maintenant a visage
découvert.

Alors c’est a partir de ce roman ou 'image est lié au fictionnel
et le texte ramené a son plus simple appareil, celui de 1égende
des photographies, et plus précisément a partir de I'image
intitulé Le sen/ visage, que la question de I'extériorité va étre
posée, et ce, relativement a 'idée de désir.

Dans Le seul visage, Hervé Guibert écrit éprouver la
crainte quavec la photographie il puisse « trahir [ses sujets]
en les transformant en objet de vision* » et en méme temps,
cette crainte s’estompe a I'idée que sa création, en opérant
une révélation, poursuive un seul et unique but : « témoigner
de [son] amour® » pour les personnes photographiées. Avec
Pécriture il n’éprouve pas cette appréhension, car le corps des
autres n’est pas représenté, ils ne sont nommés que « sous
forme d’initialess ». A partir de ce qu’écrit Hervé Guibert et
en travaillant les tensions qui paraissent animer le texte — tout
d’abord entre 'ambition de révéler autrui et le risque de le
réifier, ensuite a travers la relation complexe qui s’établirait
entre lobjet photographique et la présence d’une
subjectivité, enfin, entre le souhait de témoigner de son
amour pour autrui et le danger de la trahison —, il s’avére que
la problématique de la photographie de I'autre se pose. De la
méme maniere, lorsque, dans ses écrits, Pautre n’est désigné
que par des initiales, ’écriture ne se confronte-t-elle pas a
I'innommable ? La distance qui sépare le photographe et
Pécrivain de son objet, en Poccurrence ici un sujet, serait-clle
une frontiere infranchissable, une séparation absolue a tout
désir d’atteindre I'autre ; ou alors, est-il possible d’interroger
cet écart comme un espace d’accueil de I'altérité ? Dans cette
double perspective, en quoi la question de Pextériorité —
entendue comme hors de, ou excés qui, dans Le seul visage
mettraient littérature et photographie en rapport avec I'infini
-, travaille-t-elle la photographie et la littérature, alors méme
que le désir de I’écrivain photographe, ce seul désir, le désir-
passeur, aiderait a franchir toute frontiére et a s’affranchir de
la distance qui séparerait la photographie et la littérature de
lautre ?

Dans L'mage fantome’, Hervé Guibert, en tant
qu’écrivain, imagine une photographie dotée d’un pouvoir de
transpercer, de passer au travers d’une frontiere, en
Poccurrence celle des vétements portés par la personne

photographiée. Avec Le seul visage, Hervé Guibert, en tant

4 Hervé Guibert, e seu! visage, Paris, Les éditions de Minuit, 1984, p. 6.
5 Ldem.

6 Idem.

7 Hervé Guibert, 1. image fantime, op. cit., p. 9.



que photographe, élargit cette idée en envisageant la
photographie comme un moyen permettant d’enjamber la
distance qui sépare le photographe de I'autre :

Je prenais la photo de la distance qui m’en séparait,
comme des lignes de rapprochement, d’attraction tirées
par le hasard, un jeu de dés entre moi et I'espace dont
Penjeu était le désir. Tout mon attachement au visage
passait par la photo, car la photo était un moyen de m’en
approcher.8

Mais comment penser que le désir puisse donner a la
photographie le pouvoir de s’approcher d’un autre distant ?
L’image Le seu! visage montre, au premier plan, une foule vue
de dos, sombre et floue qui occupe un tiers de I'image. Elle
semble faire référence a un événement, une représentation,
un concert, une conférence ou une performance artistique,
qui est hors de I'image. Les regards de la foule qui sont
tournés vers ce hors-champ situé a gauche de 'image, lui en
conférent son importance. La foule est la pour assister a
quelque chose. A Pinstar de cet anonymat lié a la masse, la
photographie élude le contexte, ne laissant a voir qu’une salle
dont on ne percoit qu'un mur blanc, en fond, une fenétre, a
droite et du coté opposé, une sorte d’alcove. Au fond de la
salle, a distance, un visage, /% seu/ visage, émerge dans I'espace
entre deux tétes et semble diriger son regard vers le
photographe. FEtrangement, Hervé Guibert porte son
attention, non pas sur 'événement qui est en train de se
passer, il en détourne son regard, mais sur ce minuscule
visage, au fond de la salle, indiquant ainsi qu’une relation se
crée, par ou grice a 'image - ou au faire image, entre le
photographe et la personne photographiée. Un premier
paradoxe s’établit entre la banalité d’une scéne représentant
un événement dont on ne voit rien, et 'importance qu’elle a
pour l'auteur, car comme la légende I'indique, elle porte le
titre du livre : Le sen/ visage. 1l est par ailleurs troublant de
constater combien elle tranche et se singularise par rapport
aux autres photographies composant cet ouvrage. Cest le
deuxiéme paradoxe, le rapport étonnant entre, d’une part,
des photographies souvent posées, composées, peut-étre
mises en sceénes, représentant généralement des proches,
dans un geste photographique de proximité, photographies
qui semblent avoir nécessité un certain temps pour étre
réalisées et, d’autre part, 'image Le seu/ visage, qui résulte d’un
geste de capture, quasiment instinctif et fugace, réalisé au
milieu d’une foule dont il est possible d’imaginer que du fait
de son mouvement, de son rythme et de sa densité, elle
implique une forme d’approximation du photographe, une

8 Hervé Guibert, Le seu! visage, op. cit., p. 7.



capture plus qu’une construction. Alors, dans ces
circonstances ou le désir prime, que penser alors de
Pextériorité de I'autre photographié ? « Je prenais la photo? »
écrit Guibert et non pas « je la faisais ». L’objet du désir est
présent, ce visage au loin qui s’offre a la photographie, et
comme le confirme notre auteur il va, avec la photographie
s’en «approcher, (comme le lion, jimagine, en cercles
concentriques autour de sa  proie)!®»  Prendre,
rapprochement, attraction, attachement, proie, autant de
mots utilisés par Guibert et qui consacrent, au bout du
compte, le désir. Pourtant porter vers I'autre et I'extériorité
de lautre, les lignes de rapprochement ne font-elles pas
référence a une photographie de la relation au sujet
photographié, relation créée par Guibert lui-méme ?
Suivant cette logique il serait possible de penser que
photographier I'autre puisse se faire sans extériorité, loin de
tout hors de, car ici il est question de s’affranchir des frontiéres
de l'autre, et que la photographie se forme dans un entre soi,
un moi avide de satisfaire ses moindres désirs. Hegel
distingue le désir selon que son intérét soit pratique ou
artistique. « L’intérét artistique, écrit le philosophe, se
distingue de lintérét pratique du désir en ce quil laisse
subsister son objet librement et pour soi, tandis que le désir
Pemploie pour son usage propre en le détruisant!! ». A partir
de la perspective pratique du désir, la photographie
entretiendrait un rapport négatif a I'extériorité dans le sens
ou Hegel écrit qu’a travers le désir, ’homme, en rapport avec
des objets particuliers, se comporte a leur égard « selon des
impulsions et des intéréts particuliers, et se maintient lui-
méme en eux, les utilisant, les consommant ; et ceuvrant, par
leur sacrifice, a sa propre autosatisfaction'? ». Si, comme
lavance Hervé Guibert, la photographie est un moyen de
s’approcher, a distance, du sujet, et que la distance forme une
ligne « d’attraction», n’y a-t-il pas alors un risque de
s’approprier, par la photographie, a la fois 'extériorité du
sujet, son apparence, et le sujet lui-méme en tant que tel, par
une négation de son extériorité et de son altérité?
L’attraction n’est-elle pas justement ce qui fait que Guibert
agit par impulsion ? Action qui le pousse a nier I'altérité de
Pautre, en lattirant a2 soi et donc a détruire la liberté et
Pautonomie de l'autre photographié. Cette négation de
Pautre photographié équivaudrait a une forme de
consommation de ce dernier au moyen de la photographie,
par la médiation de I'image, et satisferait I'impulsion initiale
du désir de Iautre ce qui, selon Hegel, caractérise '« égoisme

9 Lden.

10 Idem.

11 Hegel, Esthétigue, Tome 1, Patis, Le livre de poche, 2014, p. 93.
12 Thid. p. 91.

6



direct des impulsions!?», en forme leur « brutalité! » ; les
désirs se transforment ainsi en « sauvagerie des désirs!s ».
Alors, a travers ce désir ardent de lautre, désir ou
concupiscence qui conduit a le prendre en photographie, le
rapport de cette derni¢re a laltérité révele que I'image
incarnerait, non pas autrui tel quil est pour lui-méme,
extériorité échappant a toute tentative de prise, mais qu’il
crée avec I'image un a cOté de ce qui est photographié,
Iimage du désir du photographe, c’est-a-dire, «une
détermination différente, écrit Hegel, mais a laquelle nous
rapportons cependant objet ». C’est pourquoi, dans cette
perspective pratique du désir tel que la congoit Hegel, I'image
photographique ne révéle pas lextériorité ; lautre est
absorbé dans une photographie qui n’est alors plus quune
totalité et dont il ne peut s’échapper.

Mais, paradoxalement, ’étrangeté de 'image proposée
par Hervé Guibert, étrangeté manifeste relativement aux
autres photographies composant Le sex/ visage, et la distance
qui a la fois en constitue son fondement et I’éloigne en méme
temps de la proximité dans laquelle travaille habituellement
le photographe, ne sont-ils pas I'incarnation d’un mystére qui
conduirait 'image a quelque chose de plus élevé que la simple
satisfaction d’un désir ? Suivant cette ouverture il est possible
de faire dialoguer L e sex/ visage de Guibert avec A mwon seul désir
de la dame 2 la licorne, au sens équivoque, mais qui montre
le geste d’'une jeune femme déposer les bijoux dans un
coffret, la libérant, de ce fait de 'enchainement aux désits, a
leur satisfaction, pour au contraire s’élever vers une autre
fin: Pavénement d’une subjectivité et d’une liberté. La
photographie de Guibert se livrerait alors a une nouvelle
hypothése, a une lecture différente de celle qui consiste a n’y
voir qu’un désir de posséder I'autre a travers la photographie.
A partic de Hegel, la lecture de cette photographie
consisterait a voir dans ce seul visage la volonté de Dartiste
de le laisser « subsister [...] librement et pour soi'¢ ». Comme
Pécrit  Francois Soulages «toute photographie, est
photographie de quelque chose!”», et dans cet écart qui
sépare la photographie de son objet, dans la relation a lui,
émerge la possibilité d’une prise de conscience, d’une
possible extériorité, c’est-a-dire d’un hors de qui serais le hors
dn photographe — non pas ’enchainement a un désir, mais la
liberté face a cette extériorité réticente voire en dehors de
toute possibilité de prise. L’approche hégélienne d’un désir

13 Thid., p. 105.

14 Tdem.

15 Thid., p. 105.

16 Thid., p. 93.

17 Frangois Soulages, Gévartistique & Gégpolitique. Frontiéres, Paris,
I’Harmattan, coll. Eidos, 2013, p. 96.



dont I'intérét serait artistique aiderait a voir dans I'extériorité
constitutive de ce rapport entre photographie et altérité, la
possibilité d’une liberté, car ces désirs désormais hors de lui
«s’opposent, écrit Hegel, 2 lui comme quelque chose
d’objectif!® ». C’est pourquoi, éloignée de tout égoisme, cette
photographie révele la capacité singuliere de ce médium, de
la littérature et de I’art en général de tempérer la violence des
désirs. L’enjeu est immense, car Partiste, comme tout étre
humain confronté a I'existence, se pose la question de ce que
Hegel congoit comme «une fin plus élevée, en soi plus
universelle!® ». A partir de cette conception, a travers la
conscience que l'artiste peut avoir de son objet, une distance
éloigne 'immédiateté d’un sentiment et c’est cette extériorité
qui, pour Hegel, est une condition nécessaire afin de « se
comporter de fagon idéale?0 ». Alors avec ce désir littéraire et
photographique de I'autre la question reste posée de savoir
si son extériorité est réduite au méme ou si elle se révele dans
son éclat.

Comment penser, pour lautre photographié, une
photographie qui serait un témoignage de I'amour du
photographe pour ce dernier, ou qui appellerait a ce que
Guibert désigne sous le nom de «coup de foudre
photographique?! » ? Cette perspective appelle une autre
question : cet amour photographique ne présente-t-il pas un
risque de ramener I'autre au méme ? Pour Byung-Chul Han,
Pamour, « ’Eros vise Iautre, au sens emphatique, qui ne se
laisse pas récupérer dans le régime du moi?2 ». Autrui est
Pextériorité méme, toujours en échappé, hors de portée ; c’est
Patopos, c’est-a-dire celui qui n’est pas dans son lieu, qui est
toujours hors de son lieu. Suivant cette logique, 'amour de
Pautre tel que l'avance Alain Badiou «c’est 'expérience
radicale, peut-étre la seule qui le soit a ce point, de 'existence
de P'autre?? ». Et le philosophe d’ajouter : « c’est 'expérience
absolue de laltérité24». Et le terme absolu, dans son
acception latine fait référence a quelque chose qui est séparé
de : altérité et extériorité entreraient donc en rapport afin de
pouvoir faire I'expérience de 'amour vrai. Alors, le coup de
Joudre  photographigune expérimenté par Guibert doit étre
interrogé dans sa capacité a instaurer une relation
d’extériorité avec lautre photographié. La photographie

18 Hegel, Esthétique, Tome 1, op. cit., p. 106.

19 Thid., p. 105

20 Jbid., p. 106.

2t Hervé Guibert, Le seul visage, Paris, Les éditions de Minuit, 1984, p. 6.
22 Byung-Chul Han, Le désir. L'enfer de lidentique, [2012], Paris, Editions
Autrement, 2015, p. 20.

2 Alain Badiou, « Inventer 'amour », in Le désir. I enfer de l'identique,
Byung-Chul Han, op. cit., p. 8.

24 Idem.



comme « pratique trés amoureuse? », telle que I'envisage
Guibert, serait-elle animée par une relation asymétrique ?
Une relation dans laquelle il n’y a donc pas de similitude, de
concordance, et pas de coincidence — ou lautre n’est pas le
pendant de moi, et donc est différent du méme. Asymétrique
également dans le sens ou la relation d’échange n’est pas
possible, il n’y a aucun commerce avec lui. Byung-Chul Han
avance d’ailleurs a ce sujet que « ’Eros est précisément un
rapport a lautre situé au-dela de la prestation et de la
capacité® ». A ce titre la photographie e senl visage de
Guibert pose probleme. Car en quoi une photographie
congue, comme 'avance Pierre St-Amand, « sous le mode de
la drague?” » c’est-a-dire, chez Guibert, une photographie
animée par un désir immédiat de P'autre, instaurerait-elle une
relation a I'autre photographié a travers laquelle, d’une part,
autrui puisse étre absolument différent du méme et, d’autre
part, échappe a toute prise en étant indéfiniment dans le hors
de de l'extériorité ?

I’Fros, cest-a-dire le désir passionné envers Pautre,
«met en marche, écrit Byung-Chul Han, une déreconnaissance
de soi volontaire, un vidage de soi intentionnels ». Et cet
anéantissement de soi est la condition nécessaire d’un voyage
vers Pautre ouvrant a une posture d’accueil et de découverte
de ce dernier. A Porigine de ce possible élan vers Pautre, il y
a un acte de destruction. Et cet acte, c’est « Papocalypse »
écrit Byung-Chul Han :

Dans l'enfer de Iidentique, I'arrivée de Iautre atopique
peut prendre une forme apocalyptique. En d’autres
termes : aujourd’hui, seule une apocalypse peut nous
libérer, voire nous sauver, de I'enfer de Iidentique en
nous poussant en direction de I'autre.?

A partir de la photographie e seul visage, en quoi est-il
possible d’envisager une forme de catastrophe, celle qui
permettrait de se sauver de Penfermement du soi dans
I'identique ? Cette photographie de I'autre envisagée comme
une proie dont il s’agirait, grace au medium photographique,
de se rapprocher, ne peut-elle pas revétir un tout autre sens ?
Au fond de la salle, le minuscule visage qui se détache de la
foule et qui regarde le photographe ne serait-il pas
I'incarnation de I’équivoque et de la dissonance dans cet
univers représenté au premier plan de la photographie, celui

25 Hervé Guibert, L inage fantime, [1981], Paris, Les Editions de Minuit,
2017, p. 11.

26 Ibid., p. 39.

27 Pierre St- Amand, « Mort a blanc, Guibert et la photographie », Le corps
texctuel de Hervé Guibert, au jour le siecle 2, sous la dir. de Ralph Sarkonak,
Paris, Lettres modernes, 1997, p. 87.

28 Byung-Chul Han, Le désir. L’enfer de I'identique, gp. cit., p. 23.

29 Idem.



de la foule de dos, masse anonyme ou le régime du méme
régne ? 1l est hors de, séparé de la foule et du photographe et
c’est pourquoi il est possible d’avancer 'hypothese selon
laquelle ce seul visage incarnerait « 'autre atopique’? », par
lequel justement le désir de ’éros naitrait et dont I’élan vers
lautre serait possible. Cet unique visage est a la fois azgpos
dans le sens ou il ne semble pas étre en son lieu, il est
dissonant par rapport aux autres éléments composant
I'image, et il est de ce fait insolite. Ce visage, au loin, est-il
visage ou non visage, la « non-étoile3! » évoquée par Byung-
Chul Han au sujet du film Melancholia de Lars Von Trier,
c’est-a-dire le désastre, élément paradoxal incarnant lautre
atopique ? Dans cette hypothése il ne serait pas, pour la
photographie, une mise a mort, - dans Le seu/ visage, Hervé
Guibert évoque le rapport de la photographie a la mort de
lautre, notamment a partir de la pratique d’Henri Cartier-
Bresson, pratique prédatrice ou, une fois la photographie
prise, 'autre est abandonné-, mais la condition d’un passage

de la mort a la vie.

Alors, le rapport de la littérature a la photographie, tel
quil est a Pceuvre dans e seu/ visage, pourrait étre animé par
une poursuite de 'extériorité ; une poursuite qui ouvrirait
I’homme a ce qui serait sa condition, celle de devoir rester
vivant32, comme I’écrit Michel Houellebecq. C’est pourquoi
le désir de ce visage minuscule, imperceptible, est au plus
pres de ce que serait Pextériorité, I’étoile manquante —
Pabsence, celle de Pétre aimé, de sa mort irrémédiable, et
inéluctable — extériorité radicale. D’ailleurs, a la fin du texte
par lequel le roman photographique de Guibert démarre, la
mort surgit lorsque soudainement I’écrivain évoque le cancer
de sa mére et de son désir de la prendre en photo :

Je suis entré dans la chambre, qui était vaste et lumineuse,
une grande verriere éclairant de biais ma mere couchée
dans son lit. Et tout de suite cette lumiére m’a réconcilié
avec ma mere, ou plut6t avec 'image de ma mere, et avec
mon espoir qu’elle reste en vie. J’ai eu envie de la prendre
en photo.??

Littérature et photographie sont ici intimement liées dans
cette poursuite de Pextériorité qui ne serait que celle de
Pamour, et « 'amour de 'autre, qui comme I’écrit Levinas,
est ’émotion de la mort de autre. C’est mon accueil d’autrui,
et non I'angoisse de la mort qui m’attend, qui est la référence

a la mort. Nous rencontrons la mort dans le visage

30 Jbid. p. 25.

3 Lbid., p. 24.

32 ¢f. Michel Houellebecq, Rester 1ivant, Paris, Flammarion, 1997.
3 Hervé Guibert, Le seul visage, op. cit.

10



d’autrui’* ». La photographie intitulée Le sexu/ visage aussi
anecdotique quelle puisse paraisse, est au cceur du probleme
de l'extériorité, de ce qui se dérobe a tout pouvoir. Elle est
au seuil d’un mystere dont la distance qui nous en sépare ne
permettra pas d’obtenir de réponse, le fantasme alors
demeure — Pextériorité de l'autre en fonde son altérité. Ce
soir-la, avec Guibert, la distance avec ce seul visage ne sera
d’ailleurs jamais comblée, « écart irrémédiable3> » de la mort
écrit Levinas. Ce visage a-t-il seulement existé ? Nest-il pas
celui de la rencontre de extériorité et de extériorité absolue
de la mort qui traversent littérature et photographie, une
poursuite de extériorité comme un désir d’une ouverture a

Pautre.

Gilles Picarel

3 Emmanuel Levinas, Diex, la mort et le temps, [1993], Paris, Grasset, coll.
biblio essais, 2017, p. 121.
35 Tbid., p. 20.

11



